
Francis Bicknell Carpenter  (1830–1900)

Apartado 3

TEORÍAS ÉTICAS.

16



Teorías
éticas.
Definición general.

Las teorías éticas son enfoques
filosóficos que buscan
proporcionar principios,
fundamentos y criterios para
determinar qué es moralmente
correcto o incorrecto. Estas teorías
se ocupan de cuestiones
relacionadas con los valores, la
moralidad y la conducta humana,
y ofrecen diferentes perspectivas
sobre cómo debemos tomar
decisiones éticas y evaluar las
acciones morales.
Las teorías éticas intentan
responder a preguntas como: ¿qué
hace que una acción sea buena o
mala? ¿Cuáles son los principios
que debemos seguir para tomar
decisiones éticas? ¿Cuáles son las
virtudes morales que debemos
desarrollar? ¿Cómo podemos
alcanzar una sociedad justa y
equitativa?
Las teorías éticas proporcionan un
marco conceptual para abordar
estos temas y ofrecen diferentes
enfoques y argumentos sobre la
naturaleza de la moralidad. 

Algunas teorías éticas se centran en
las consecuencias de las acciones
(ética consecuencialista), otras en el
cumplimiento de los deberes y
obligaciones (ética deontológica),
mientras que otras enfatizan el
desarrollo de virtudes y el cultivo del
carácter moral (ética de la virtud). 
Estas teorías éticas tienen como
objetivo proporcionar un marco
teórico y normativo para orientar la
conducta moral y ofrecer criterios
para evaluar y justificar nuestras
decisiones éticas en diferentes
contextos. Sin embargo, es
importante tener en cuenta que hay
una diversidad de enfoques y
perspectivas dentro de la ética, y no
hay consenso absoluto sobre cuál
teoría ética es la correcta o más
adecuada.

APARTADO 3 INTRO 17

TEORÍAS ÉTICAS

¿Mentirías para evitar un regaño por algo que hiciste?
Tópicas y reflexiones.



Características de las mismas:

Fundamentos filosóficos: Cada corriente ética se basa en una serie de fundamentos
filosóficos, como la metafísica, la epistemología y la axiología. Estos fundamentos
proporcionan el marco conceptual y las premisas básicas sobre las cuales se
construye la corriente ética.
Principios y normas morales: Las corrientes éticas establecen principios y normas
morales que guían la conducta humana. Estos principios pueden estar basados en
diferentes fundamentos, como deberes y obligaciones, consecuencias de las
acciones, desarrollo de virtudes o acuerdos sociales.
Visión del bien y el mal: Cada corriente ética tiene una concepción particular del
bien y el mal, es decir, de lo que se considera moralmente correcto e incorrecto. Esta
visión puede basarse en criterios objetivos, subjetivos o una combinación de ambos,
y puede variar de una corriente ética a otra.
Enfoques para la toma de decisiones: Las corrientes éticas ofrecen enfoques o
metodologías para tomar decisiones éticas. Estos enfoques pueden incluir
consideraciones sobre las consecuencias de las acciones, la adhesión a deberes y
principios, el cultivo de virtudes o el cumplimiento de acuerdos sociales.
Implicaciones prácticas: Las corrientes éticas tienen implicaciones prácticas en la
vida cotidiana y en la forma en que las personas se comportan. Estas implicaciones
pueden incluir pautas para la toma de decisiones, la resolución de dilemas éticos, la
responsabilidad moral y la búsqueda de una vida ética.
Influencia en otras áreas de estudio: Las corrientes éticas no se limitan solo al ámbito
de la ética. También pueden tener influencia en otras áreas de estudio, como la
política, la psicología, la sociología, la economía y la teología. Las corrientes éticas
proporcionan un marco conceptual y principios que pueden aplicarse en diversos
contextos y disciplinas.

Las características de una corriente ética pueden variar dependiendo de la perspectiva
filosófica y los principios fundamentales que la sustentan. Sin embargo, existen algunas
características generales que se pueden identificar en muchas corrientes éticas. Estas
características incluyen:

1.

2.

3.

4.

5.

6.

Es importante tener en cuenta que estas características son generales y que cada
corriente ética específica puede tener sus propias particularidades y matices. Las
corrientes éticas son diversas y complejas, y su estudio implica un análisis detallado de
sus fundamentos y principios particulares.

APARTADO 3 INTRO 18

TEORÍAS ÉTICAS

¿La ética nos hace libres?
Tópicas y reflexiones.



Aristóteles, nació en el año 384 a.C. en Estagira,
una ciudad de Macedonia, fue uno de los filósofos
más destacados de la antigua Grecia. Estudió en
la Academia de Platón y se convirtió en discípulo
de este último durante casi 20 años. Tras la
muerte de Platón, Aristóteles viajó y se estableció
en diferentes lugares, donde profundizó en sus
investigaciones y enseñanzas.
En el año 335 a.C., fue llamado por el rey Filipo II
de Macedonia para convertirse en tutor de su hijo
Alejandro, quien más tarde se convertiría en
Alejandro Magno. Esta experiencia influyó en el
pensamiento y las obras de Aristóteles, quien
abarcó una amplia gama de disciplinas,
incluyendo la lógica, la metafísica, la ética, la
política, la biología y la física.
Aristóteles fundó su propia escuela filosófica,
conocida como el Liceo, en Atenas. Allí impartió
conocimientos y enseñó a numerosos discípulos
durante muchos años. Sus escritos y enseñanzas
tuvieron un impacto significativo en el
pensamiento occidental y sentaron las bases para
el desarrollo posterior de la filosofía y la ciencia.
Aristóteles murió en el año 322 a.C. en Calcis,
Eubea, dejando un legado duradero como uno de
los filósofos más influyentes de la historia. Sus
ideas y enfoques analíticos han sido objeto de
estudio y debate durante siglos, y su influencia en
diversas disciplinas continúa siendo relevante
hasta hoy.

Aristóteles.1.

APARTADO 1, TEMA 1 19

TEORÍAS ÉTICAS

¿Las convenciones morales son arbitrarias?
Tópicas y reflexiones.



Ética Nicomaquea.

1. Felicidad y bienestar: Aristóteles sostiene que el objetivo supremo de la ética es alcanzar
la felicidad (eudaimonia). Considera que la felicidad es el fin último de la vida humana y se
logra mediante la autorrealización y el desarrollo pleno de nuestras capacidades y virtudes.
2. Virtud y carácter moral: Aristóteles argumenta que la virtud es fundamental para la
ética. Las virtudes se adquieren a través de la práctica y la repetición de actos virtuosos.
Identifica dos tipos de virtudes: las virtudes éticas, relacionadas con el carácter moral, y las
virtudes dianoéticas, relacionadas con la sabiduría y el intelecto.
3. El justo medio: Aristóteles postula la importancia del justo medio entre dos extremos
viciosos. Sostiene que las virtudes éticas se encuentran en un punto medio entre los excesos
y las deficiencias. Por ejemplo, el coraje se sitúa entre la temeridad y la cobardía.
4. Ética y hábito: Aristóteles argumenta que la ética implica la formación de hábitos
virtuosos. La repetición de actos virtuosos conduce a la adquisición de virtudes morales.
Considera que el carácter moral se forja a través de la práctica y la educación.
5. El papel de la razón: Aristóteles destaca la importancia de la razón en la ética. Considera
que la razón es lo que nos distingue como seres humanos y nos permite tomar decisiones
éticas. La razón práctica, basada en la deliberación y la elección, guía nuestras acciones
morales.
6. Amistad y comunidad: Aristóteles sostiene que la amistad y la comunidad son
esenciales para una vida ética plena. Considera que las relaciones sociales y la interacción
con los demás son fundamentales para el desarrollo y la práctica de las virtudes.
7. La vida contemplativa: Aristóteles examina la vida contemplativa y la actividad
intelectual como un aspecto esencial de la ética. Argumenta que la contemplación de la
verdad y el conocimiento son actividades superiores que nos acercan a la realización plena
de nuestra naturaleza racional.

Estos son solo algunos aspectos clave de la ética nicomaquea de Aristóteles. Cada libro de la
obra profundiza en diferentes temas y argumentos éticos. Te recomendaría consultar
directamente la “Ética a Nicómaco” para obtener un análisis más completo y detallado de su
ética.

APARTADO  1, TEMA 1 20

TEORÍAS ÉTICAS

a ética nicomaquea es una de las obras más importantes
de Aristóteles y aborda cuestiones relacionadas con la
moralidad, la virtud y la felicidad. Se compone de diez
libros en los que Aristóteles explora y desarrolla su
concepción ética. A continuación, se presenta un resumen
de los temas principales:

¿Hoy en día somos inclusivos o discriminatorios?
Tópicas y reflexiones.



Immanuel Kant nació el 22 de abril de 1724 en
Königsberg, Prusia Oriental (hoy Kaliningrado,
Rusia). Fue un filósofo alemán considerado uno
de los pensadores más influyentes de la
Ilustración. Kant estudió en la Universidad de
Königsberg y se especializó en filosofía,
matemáticas y ciencias naturales.
En 1755, Kant comenzó su carrera académica
como profesor en la Universidad de Königsberg.
Durante su vida, dedicó su tiempo a la
investigación y la escritura filosófica. Sus obras
más conocidas incluyen la "Crítica de la razón
pura" (1781), la "Crítica de la razón práctica"
(1788) y la "Crítica del juicio" (1790).
Kant desarrolló una filosofía revolucionaria que
se centraba en la razón y la ética. Argumentó
que el conocimiento se construye a partir de las
estructuras y categorías de la mente humana, y
que existe un deber moral universal basado en
el imperativo categórico.
Kant murió el 12 de febrero de 1804 en
Königsberg, dejando un legado duradero en la
filosofía occidental. Sus ideas han influido en
una amplia gama de campos, incluyendo la
ética, la epistemología, la metafísica, la política
y la estética. Kant sigue siendo ampliamente
estudiado y su pensamiento continúa siendo
objeto de debate y reflexión en la actualidad.

2. Immanuel Kant.

APARTADO 1, TEMA 2 21

TEORÍAS ÉTICAS

¿Si alguien roba comida y después da su
vida , que se debe hacer?

Tópicas y reflexiones.



Fundamentación de la
metafísica de las costumbres.

L

1. Imperativo categórico: Kant sostiene que la moralidad debe basarse en
principios universales y racionales. Propone el imperativo categórico como la
regla fundamental de la moralidad, que establece que debemos actuar según
aquellas máximas que podríamos querer que se conviertan en una ley universal.
Es decir, debemos actuar de manera coherente y universalizable.
2. Buena voluntad y deber: Kant argumenta que la única cosa buena en sí
misma es una buena voluntad. Una buena voluntad es aquella que actúa por
deber y por respeto a la ley moral, sin considerar las consecuencias o
inclinaciones personales. El deber moral es la base de la acción ética.
3. Autonomía y libertad: Kant destaca la importancia de la autonomía moral y
la libertad. Sostiene que somos seres racionales capaces de legislar nuestras
propias leyes morales y, por lo tanto, debemos actuar de acuerdo con nuestra
propia razón y no someternos a la influencia de factores externos o
inclinaciones personales.
4. Reino de los fines: Kant propone el concepto del “reino de los fines” como
una sociedad ideal en la que todas las personas son tratadas como fines en sí
mismas y no simplemente como medios para lograr nuestros propios objetivos.
En este reino, todos los seres racionales deben actuar de acuerdo con la ley
moral y respetar la dignidad de los demás.
5. La distinción entre ética y moralidad: Kant hace una distinción entre la
ética y la moralidad. La ética se refiere a los principios racionales que deben
regir nuestras acciones, mientras que la moralidad se refiere a la aplicación
práctica de esos principios en la vida cotidiana. La moralidad implica la acción
de acuerdo con los principios éticos.
6. La crítica al utilitarismo: Kant critica el enfoque utilitarista de la moralidad,
que considera que las acciones moralmente correctas son aquellas que
producen la mayor cantidad de felicidad o placer. Argumenta que la moralidad
no puede basarse en las consecuencias o resultados de nuestras acciones, sino
en la intención y el deber moral.

La “Fundamentación de la metafísica de las costumbres” de Kant es una obra
central en su ética y teoría moral. En ella, busca establecer un fundamento
racional y universal para la moralidad basado

APARTADO  1, TEMA 2 22

TEORÍAS ÉTICAS

a “Fundamentación de la metafísica de las costumbres” de Kant
es una obra en la que explora los fundamentos de la moralidad y
propone una base racional para la ética. En esta obra, Kant
busca establecer los principios morales que deben regir nuestras
acciones y desarrolla su teoría ética basada en el imperativo
categórico. A continuación, se presentan algunos aspectos clave
y conceptos principales de esta obra:



John Stuart Mill, nacido el 20 de mayo de 1806
en Londres, Inglaterra, fue un filósofo,
economista y político británico. Proveniente de
una familia intelectual, recibió una educación
rigurosa desde temprana edad. Bajo la tutela de
su padre, James Mill, y la influencia de Jeremy
Bentham, Mill se convirtió en defensor del
utilitarismo, una ética basada en la maximización
del bienestar general.
A lo largo de su vida, Mill escribió extensamente
sobre una amplia gama de temas, incluyendo la
libertad individual, la moral, la economía y la
política. Su obra más conocida, "Sobre la
libertad" (1859), abogaba por la importancia de la
libertad individual y la limitación del poder del
Estado sobre los individuos.
Mill también participó activamente en la política
y fue miembro del Parlamento británico. Abogó
por la igualdad de derechos de las mujeres, la
reforma del sistema educativo y la abolición de la
esclavitud.
John Stuart Mill falleció el 8 de mayo de 1873 en
Aviñón, Francia, dejando un legado duradero
como uno de los pensadores más influyentes del
siglo XIX. Sus ideas sobre la libertad individual y
el utilitarismo han tenido un impacto
significativo en la filosofía, la política y la
economía, y su defensa de los derechos y la
igualdad continúa siendo relevante en la
actualidad.

3. John Stuart Mill

APARTADO 1, TEMA 3 23

TEORÍAS ÉTICAS

¿Qué vale más, la razón o la paz?
Tópicas y reflexiones.



El utilitarismo.

E

1. Principio de utilidad: Mill establece el principio de utilidad como la base del
utilitarismo. Este principio sostiene que las acciones son moralmente correctas en
la medida en que promueven la felicidad o el placer general y reducen el
sufrimiento o el dolor. El objetivo último es maximizar la felicidad total para el
mayor número de personas posible.
2. Hedonismo y calidad del placer: Mill aborda el hedonismo como parte del
utilitarismo, afirmando que el placer es el bien supremo y el criterio para juzgar la
moralidad de las acciones. Sin embargo, introduce la noción de la calidad del
placer, argumentando que algunos placeres son de mayor calidad o más deseables
que otros. Considera que los placeres intelectuales y morales son superiores a los
placeres físicos.
3. Felicidad y libre desarrollo: Mill sostiene que la felicidad no se reduce
únicamente al placer, sino que implica un sentido de satisfacción y realización en
la vida. Argumenta que la felicidad está relacionada con el libre desarrollo de las
facultades humanas y la capacidad de alcanzar nuestros potenciales como seres
racionales y morales.
4. Utilitarismo y consecuencialismo: Mill establece que el utilitarismo es una
forma de ética consecuencialista, lo que significa que el valor moral de una acción
se basa en sus consecuencias. La utilidad y el bienestar general son los criterios
para evaluar si una acción es moralmente correcta o incorrecta.
5. Reglas y actos: Mill discute la distinción entre el utilitarismo de actos y el
utilitarismo de reglas. En el utilitarismo de actos, cada acción se evalúa
individualmente según sus consecuencias. En cambio, en el utilitarismo de reglas,
se establecen reglas generales basadas en la utilidad y se espera que las personas
las sigan en la mayoría de las circunstancias, aunque pueda haber excepciones.
6. Justicia y derechos individuales: Mill aborda la cuestión de la justicia y los
derechos individuales dentro del marco utilitarista. Argumenta que la justicia es un
componente importante del utilitarismo y que los derechos individuales deben ser
protegidos, ya que su reconocimiento promueve la felicidad general y el bienestar
social.
7. Críticas al utilitarismo: Mill reconoce y responde a varias críticas al utilitarismo.
Aborda preocupaciones sobre el individualismo excesivo, la posibilidad de ignorar
los derechos individuales y la falta de consideración hacia las minorías. Propone
soluciones y limitaciones dentro del utilitarismo para abordar estas críticas.

El libro “Utilitarismo” de John Stuart Mill presenta un análisis completo y una
defensa del utilitarismo como teoría ética. Aunque el resumen anterior proporciona
una visión general de los temas clave, la obra en sí contiene una mayor
profundidad y detalles argumentativos que vale la pena explorar

APARTADO  1, TEMA 3 24

TEORÍAS ÉTICAS

l libro “Utilitarismo” de John Stuart Mill es una obra clásica
en la filosofía moral que desarrolla y defiende el enfoque
ético utilitarista. A lo largo de la obra, Mill presenta los
principios fundamentales del utilitarismo y ofrece una
defensa de esta teoría moral. A continuación, se presenta
un análisis general de los temas clave y los conceptos
principales presentes en el libro:



Aspecto
Aristóteles: Ética a
Nicómaco

Kant: Metafísica de las
Costumbres

Mill: Utilitarismo

Fundamental
ético

La ética aristotélica se
basa en la búsqueda
de la felicidad como
fin último. La virtud
moral y la excelencia
son fundamentales
para alcanzarla.

El imperativo categórico de
Kant establece que las
acciones deben basarse en
principios morales
universales, independientes
de las consecuencias. La
moralidad se encuentra en
la intención y el deber.

El utilitarismo se basa en la
maximización de la felicidad
o el bienestar general. Las
acciones se evalúan en
función de sus consecuencias
y su utilidad para la sociedad.

Virtud

Aristóteles considera
que la virtud es el
equilibrio entre los
vicios y los extremos.
La virtud moral se
adquiere a través de la
práctica y el hábito.

Kant sostiene que la virtud
radica en el cumplimiento
del deber por respeto a la
ley moral. La virtud moral no
depende de la inclinación o
el talento natural, sino de la
voluntad racional.

Mill no utiliza el concepto
tradicional de virtud, sino que
se centra en la consecución
del mayor bienestar o
felicidad posible para el
mayor número de personas.

Ética personal
(individuo)

Para Aristóteles, la
ética personal se basa
en el desarrollo de la
excelencia moral y la
autorrealización. El
individuo debe buscar
la virtud en todas las
áreas de su vida.

Kant destaca la importancia
de la autonomía moral y la
voluntad libre como base de
la ética personal. Las
acciones deben basarse en
el deber moral, sin importar
las circunstancias o las
consecuencias.

El utilitarismo de Mill se
enfoca en maximizar la
felicidad y minimizar el
sufrimiento en la vida de los
individuos. La ética personal
implica tomar decisiones que
produzcan la mayor cantidad
de felicidad para la mayoría.

Ética social
(comunidad)

Aristóteles considera
que la ética social es
fundamental para el
bienestar individual. La
justicia y la equidad
son necesarias para
una sociedad justa. La
política y la
participación
ciudadana son
elementos esenciales.

Kant enfatiza el respeto por
la dignidad humana y la
importancia de tratar a los
demás como fines en sí
mismos, nunca como
medios. La ética social se
basa en la legislación moral
universal.

El utilitarismo de Mill aboga
por la maximización del
bienestar general en la
sociedad. Las políticas y las
instituciones deben estar
diseñadas para lograr el
mayor bienestar para el
mayor número de personas.

APARTADO 1, TEMA 1, 2 & 3. 25

Esquema comparativo entre las éticas de
Aristóteles, Kant y Mill. (1)

TEORÍAS ÉTICAS



Aspecto
Aristóteles: Ética a
Nicómaco

Kant: Metafísica de las
Costumbres

Mill: Utilitarismo

Juicio moral

Para Aristóteles, el juicio
moral se basa en la virtud,
el carácter y la excelencia
moral. El juicio moral se
adquiere a través de la
experiencia y el
razonamiento práctico.

Kant establece que el
juicio moral se basa en la
intención y el deber. Se
evalúa la máxima de la
acción y se verifica si se
puede universalizar como
ley moral.

Mill utiliza el principio de
utilidad como base del
juicio moral. Las acciones
se evalúan en función de
su capacidad para producir
la mayor cantidad de
felicidad o bienestar
general.

Principio de la
consecuencia

Aristóteles considera las
consecuencias de las
acciones como parte
integral de la ética, pero
no son el único factor
determinante. La virtud y
la excelencia son
fundamentales.

Kant no basa la ética en las
consecuencias, sino en la
intención y el deber moral.
La ética se centra en la
acción correcta,
independientemente de
las consecuencias.

El utilitarismo de Mill se
basa completamente en
las consecuencias de las
acciones. Las acciones se
evalúan en función de su
capacidad para maximizar
la felicidad o el bienestar
general.

Proyección
debienestar

Aristóteles considera que
el bienestar se encuentra
en la autorrealización y el
desarrollo pleno de las
capacidades humanas. La
virtud y la excelencia
moral son fundamentales.

Kant sostiene que el
bienestar se encuentra en
el cumplimiento del deber
moral y el respeto por la
ley moral universal. La
felicidad está subordinada
a la moralidad.

Mill define el bienestar en
términos de felicidad y la
minimización del
sufrimiento. El bienestar se
maximiza al producir la
mayor cantidad de
felicidad para la mayoría.

Críticas

Algunas críticas a la ética
aristotélica incluyen la
falta de claridad en la
definición de virtud y la
posible subjetividad de la
felicidad.

La ética de Kant ha sido
criticada por su rigidez y la
dificultad para aplicar el
imperativo categórico en
situaciones concretas.
También se argumenta
que la falta de
consideración de las
consecuencias puede
llevar a resultados
moralmente indeseables.

Las críticas al utilitarismo
de Mill incluyen la posible
vulneración de los
derechos individuales en
favor del bienestar general
y la dificultad para medir y
cuantificar la felicidad de
manera objetiva. También
se argumenta que el
utilitarismo puede llevar a
la tiranía de la mayoría.

APARTADO 1, TEMA 1, 2 & 3. 26

Esquema comparativo entre las éticas de
Aristóteles, Kant y Mill. (2)

TEORÍAS ÉTICAS



Instrucciones.

ACTIVIDAD 3.1

Busca y escribe una situación en la que se
pueda optar por los comportamientos
vistos en cada corriente ética en clase
hasta ese momento y define el tipo de
acciones a tomar según la postura.

ACTIVIDAD 3.2
Desarrolla un escrito en donde
resaltes tres beneficios de cada
corriente ética descrita, así como
tres limitaciones de las mismas.
Desarróllalo en una tabla. 

ACTIVIDAD 3.3

Describe de manera puntual las 3
corrientes éticas desarrolladas en
esta apartado. Hazlo en un mapa
conceptual. 

APARTADO 3 ACTIVIDADES 27

Actividades propuestas para reforzamiento de lo aprendido.

TEORÍAS ÉTICAS



4. Ética teleológica
o ética
consecuencialista.

APARTADO 3, TEMA 4 28

La ética teleológica, también conocida como ética consecuencialista, es una teoría
ética que se centra en las consecuencias de las acciones para determinar su valor
moral. A diferencia de otras teorías éticas que se enfocan en los deberes o principios
morales, la ética teleológica evalúa la moralidad de una acción en función de los
resultados que produce.
Según esta perspectiva ética, una acción es considerada moralmente correcta si sus
consecuencias son beneficiosas, es decir, si produce un mayor bienestar, felicidad o
cualquier otro criterio de valor positivo. Por otro lado, una acción es considerada
moralmente incorrecta si sus consecuencias son perjudiciales, causan daño o
disminuyen el bienestar general.
El utilitarismo es una forma destacada de ética teleológica. El utilitarismo sostiene
que debemos buscar maximizar la felicidad o el bienestar general de la mayor
cantidad de personas posible. En otras palabras, se busca obtener el mayor balance
neto de felicidad o utilidad en nuestras acciones.
La ética teleológica valora los resultados y no se centra en los motivos o intenciones
detrás de las acciones. Para los teleologistas, lo más importante es el impacto de una
acción en términos de consecuencias positivas o negativas. Esto implica evaluar las
opciones disponibles y tomar decisiones que maximicen el bienestar general y
minimicen el sufrimiento.
Sin embargo, la ética teleológica también ha sido objeto de críticas. Algunos
argumentan que puede llevar a la violación de derechos individuales o a la falta de
consideración por la justicia y la equidad. Además, surgieron preguntas sobre cómo
medir y comparar diferentes formas de bienestar o utilidad, así como la dificultad de
prever todas las consecuencias de una acción.
En resumen, la ética teleológica o consecuencialista es una teoría ética que evalúa la
moralidad de las acciones en función de sus consecuencias. Se centra en maximizar
el bienestar general y minimizar el sufrimiento. Aunque tiene sus críticas y desafíos,
proporciona un marco para reflexionar sobre la moralidad basada en los resultados
de nuestras acciones.

TEORÍAS ÉTICAS

¿Qué valores marcan tu conducta?
Tópicas y reflexiones.



5. Ética virtuista o ética
de la virtud.

APARTADO 3, TEMA 5 29

La ética virtuista, también conocida como ética de la virtud, es una teoría ética que se
centra en el desarrollo de virtudes personales y en el carácter moral de los individuos
como criterio para determinar la moralidad de una acción. A diferencia de otras teorías
éticas que se enfocan en las consecuencias de las acciones o en el cumplimiento de los
deberes, la ética virtuista se centra en la formación de hábitos y disposiciones morales
que guían el comportamiento.
Esta perspectiva ética se remonta a los filósofos griegos, como Aristóteles. Según la ética
virtuista, una persona moralmente virtuosa es aquella que posee y ejerce virtudes como
la sabiduría, la justicia, la valentía, la generosidad y la moderación. Estas virtudes se
consideran cualidades deseables en sí mismas y guían el comportamiento ético en
diversas situaciones.
La ética virtuista se centra en el desarrollo del carácter moral a través de la educación y
la práctica de virtudes. Se considera que el objetivo de la ética no solo es determinar qué
es moralmente correcto, sino también cultivar una disposición moral en los individuos.
A diferencia de otras teorías éticas que se centran en acciones específicas, la ética
virtuista se enfoca en la formación de un carácter moral sólido y en la búsqueda de la
excelencia moral. Se considera que la práctica constante de virtudes lleva al
florecimiento humano y al logro de una vida plena y virtuosa.
Sin embargo, la ética virtuista también ha sido objeto de críticas. Algunos argumentan
que puede ser subjetiva y que las virtudes pueden variar según la cultura o el contexto.
Además, puede haber desafíos para determinar qué virtudes son realmente valiosas y
cómo aplicarlas en situaciones difíciles o conflictivas.
En resumen, la ética virtuista o de la virtud es una teoría ética que se centra en el
desarrollo de virtudes personales y el carácter moral como criterio para determinar la
moralidad de una acción. Se enfoca en la formación de hábitos y disposiciones morales,
y busca el florecimiento humano a través de la práctica de virtudes. Aunque tiene
críticas y desafíos, ofrece una perspectiva valiosa en la reflexión sobre la moralidad
basada en el desarrollo del carácter moral.

TEORÍAS ÉTICAS

¿Hoy por hoy, le sirves a la sociedad?
Tópicas y reflexiones.



6. Ética relativista o
ética cultural.

APARTADO 3, TEMA 6 30

La ética relativista, también conocida como ética cultural, es una teoría ética que
sostiene que la moralidad está determinada por las normas y valores de una
determinada cultura o sociedad. Según esta perspectiva, no existen principios éticos
universales y objetivos, sino que cada cultura tiene sus propias normas morales que
deben ser respetadas y no pueden ser juzgadas desde una perspectiva externa.
El relativismo ético reconoce la diversidad cultural y valora el respeto por las diferentes
formas de vida y sistemas morales. Se considera que las normas morales son producto
de la historia, la tradición y la experiencia compartida por una comunidad.

La ética relativista plantea que no hay una verdad moral absoluta y que las acciones
deben ser evaluadas dentro de su contexto cultural. Lo que puede ser considerado
moralmente correcto en una cultura puede ser considerado inaceptable en otra.
Sin embargo, la ética relativista también ha sido objeto de críticas. Algunos
argumentan que puede llevar al relativismo extremo, donde cualquier acción puede
ser justificada desde una perspectiva cultural, incluso si viola los derechos humanos
fundamentales. Además, puede haber conflictos entre las normas culturales y los
principios éticos universales, como la dignidad humana y la igualdad.

En resumen, la ética relativista o cultural sostiene que la moralidad está determinada
por las normas y valores de una cultura en particular. Se enfoca en la diversidad
cultural y el respeto por las diferentes perspectivas morales. Aunque tiene sus críticas y
desafíos, ofrece una perspectiva que destaca la importancia de comprender y respetar
las diferencias culturales en la reflexión ética.

TEORÍAS ÉTICAS

¿Es bueno que todo cambie continuamente?
Tópicas y reflexiones.



7. Ética feminista.

APARTADO 3, TEMA 7 31

La ética feminista es una perspectiva ética que se basa en el feminismo y busca
analizar y transformar las relaciones de género y las estructuras de poder existentes
desde una perspectiva ética. Esta corriente ética critica las desigualdades de
género y busca promover la igualdad, la justicia y el reconocimiento de las
experiencias y voces de las mujeres.

La ética feminista cuestiona los valores tradicionales y las normas impuestas por
una sociedad patriarcal que ha tendido a favorecer a los hombres y marginar o
subordinar a las mujeres. Se enfoca en la crítica de la opresión y la discriminación
basadas en el género y busca promover la inclusión y la equidad de género.
Una de las principales preocupaciones de la ética feminista es la ética del cuidado.
Se enfoca en la importancia de las relaciones interpersonales, el cuidado de los
demás y la responsabilidad hacia los demás como componentes fundamentales
de la ética. Además, se busca desafiar la jerarquía y el individualismo en la ética
tradicional y enfatizar la importancia de las relaciones y la interdependencia.
La ética feminista también pone énfasis en la diversidad y la interseccionalidad,
reconociendo que las experiencias y opresiones de las mujeres varían según su
raza, clase social, orientación sexual, entre otros aspectos de su identidad. Se busca
dar voz a estas múltiples perspectivas y promover la inclusión de todas las mujeres
en la lucha por la igualdad.

En resumen, la ética feminista es una perspectiva ética que se basa en el
feminismo y busca cuestionar y transformar las desigualdades de género y las
estructuras de poder existentes. Se enfoca en la promoción de la igualdad, la
justicia y la inclusión de todas las voces y experiencias de las mujeres. A través de
su enfoque en la ética del cuidado y la interseccionalidad, busca desafiar las
normas patriarcales y promover una ética más inclusiva y equitativa.

TEORÍAS ÉTICAS

¿Soy por los demás o los demás son por mi?
Tópicas y reflexiones.



8. Ética del cuidado o
ética de la
responsabilidad.

APARTADO 3, TEMA 8 32

La ética del cuidado, también conocida como ética de la responsabilidad, es una perspectiva
ética que se enfoca en las relaciones interpersonales y el valor del cuidado como principio
moral fundamental. Esta corriente ética pone énfasis en la importancia de las conexiones
humanas, la empatía y la responsabilidad hacia los demás.

La ética del cuidado se centra en reconocer y valorar las necesidades y vulnerabilidades de los
demás, y en promover relaciones basadas en el cuidado mutuo y la reciprocidad. Se
considera que el cuidado es un aspecto esencial de la vida humana y que nuestra
responsabilidad moral implica atender y satisfacer las necesidades de los demás.

Esta perspectiva ética se ha desarrollado a partir de los enfoques feministas, que han
destacado el papel subvalorado del cuidado en la ética tradicional dominada por hombres.
La ética del cuidado cuestiona el énfasis en la autonomía individual y la razón abstracta, y
enfatiza la importancia de la interdependencia y la conexión emocional en las relaciones
humanas.
La ética del cuidado reconoce la importancia de las virtudes como la compasión, la empatía,
la solidaridad y la sensibilidad hacia los demás. Se considera que estas virtudes guían
nuestras acciones y nos llevan a tomar decisiones éticas que tienen en cuenta las
necesidades y los intereses de los demás.

Sin embargo, la ética del cuidado también ha sido objeto de críticas. Algunos argumentan
que puede ser sesgada hacia los roles tradicionales de género, asignando a las mujeres la
responsabilidad principal del cuidado. Además, puede haber desafíos para determinar cómo
equilibrar el cuidado de los demás con la responsabilidad hacia uno mismo.
En resumen, la ética del cuidado o de la responsabilidad se enfoca en las relaciones
interpersonales y el valor del cuidado como principio ético fundamental. Se destaca la
importancia de las conexiones humanas, la empatía y la responsabilidad hacia los demás.
Aunque tiene críticas y desafíos, ofrece una perspectiva valiosa en la reflexión ética al
reconocer la importancia del cuidado mutuo y la interdependencia en nuestras vidas.

TEORÍAS ÉTICAS

¿El ser humano es bueno o malo por naturaleza?
Tópicas y reflexiones.



9. Ética del diálogo o
ética discursiva.

APARTADO 3, TEMA 9 33

La ética del diálogo, también conocida como ética discursiva, es una perspectiva
ética que se centra en la importancia del diálogo y la comunicación como base para
la toma de decisiones éticas. Esta corriente ética se basa en la idea de que las
decisiones morales deben ser el resultado de un proceso deliberativo en el que se
involucren todas las partes interesadas y se respeten sus voces y perspectivas.
La ética del diálogo se inspira en la teoría ética de Jürgen Habermas y sostiene que
la validez ética de una decisión se determina a través del proceso de argumentación
racional y el consenso alcanzado mediante el diálogo libre y equitativo. Se considera
que las personas deben tener la oportunidad de expresar sus puntos de vista,
plantear objeciones y participar en un intercambio de razones con el fin de llegar a
decisiones éticamente justificadas.
Esta perspectiva ética busca evitar la imposición autoritaria de valores y normas, y
promueve la inclusión, la igualdad y el respeto por la diversidad de opiniones. Se
considera que el diálogo ético permite a las personas comprender mejor las
implicaciones de sus acciones y tomar decisiones más informadas y éticamente
responsables.
La ética del diálogo también se preocupa por la calidad de la comunicación,
destacando la importancia de la escucha activa, la empatía y el respeto mutuo en
los procesos de toma de decisiones éticas. Además, se busca promover un ambiente
de diálogo inclusivo y respetuoso que fomente la participación igualitaria de todas
las voces involucradas.
Sin embargo, la ética del diálogo también enfrenta desafíos, como la posibilidad de
manipulación retórica y la dificultad de llegar a un consenso en situaciones de
conflictos profundos de valores. Además, puede haber tensiones entre el ideal del
diálogo y la necesidad de actuar en situaciones urgentes o con recursos limitados.
En resumen, la ética del diálogo o ética discursiva se enfoca en la importancia del
diálogo y la comunicación en la toma de decisiones éticas. Se basa en el proceso de
argumentación racional y el consenso alcanzado a través del diálogo libre y
equitativo. A través del diálogo ético, se busca promover la inclusión, la igualdad y el
respeto por la diversidad de opiniones en la toma de decisiones éticamente
justificadas.

TEORÍAS ÉTICAS

¿Importa el arte?
Tópicas y reflexiones.



10. Ética del
reconocimiento o ética
de la justicia.

APARTADO 3, TEMA 10 34

La ética del reconocimiento, también conocida como ética de la justicia, es una
perspectiva ética que se centra en la importancia de reconocer y respetar la
dignidad y los derechos de todas las personas. Esta corriente ética busca promover la
justicia social y abordar las desigualdades y opresiones que existen en la sociedad.
La ética del reconocimiento se basa en la idea de que todas las personas merecen
ser tratadas con igualdad y respeto, independientemente de su raza, género,
orientación sexual, religión u otras características de su identidad. Se enfoca en el
reconocimiento y la valoración de la diversidad y la singularidad de cada individuo.
Esta perspectiva ética se inspira en filósofos como Axel Honneth y se preocupa por el
reconocimiento mutuo como base para la construcción de una sociedad justa. Se
considera que el reconocimiento implica no solo el respeto por los derechos
formales de las personas, sino también la valoración de su identidad, su voz y su
contribución a la sociedad.
La ética del reconocimiento busca desafiar las estructuras de poder y las prácticas
discriminatorias que perpetúan la desigualdad y la marginación. Se preocupa por
abordar la injusticia y promover la inclusión, la igualdad de oportunidades y la
redistribución de recursos para garantizar que todas las personas puedan
desarrollarse plenamente y ejercer sus derechos.
Sin embargo, la ética del reconocimiento también enfrenta desafíos, como
determinar los criterios de reconocimiento y lidiar con situaciones en las que los
derechos o las necesidades de diferentes grupos pueden entrar en conflicto.
Además, puede haber dificultades para lograr un consenso sobre qué acciones son
necesarias para promover la justicia y el reconocimiento.
En resumen, la ética del reconocimiento o ética de la justicia se centra en la
importancia de reconocer y respetar la dignidad y los derechos de todas las
personas. Busca promover la justicia social y abordar las desigualdades y opresiones
en la sociedad. A través del reconocimiento mutuo y la valoración de la diversidad, se
busca construir una sociedad más justa e inclusiva.

TEORÍAS ÉTICAS

¿Por qué eres lo que eres?
Tópicas y reflexiones.



11. Ética bioética,
medicina y la salud.

APARTADO 3, TEMA 11 35

La ética bioética es una rama de la ética que se centra en los problemas éticos
relacionados con la medicina y la salud, particularmente en el contexto de los
avances científicos y tecnológicos en el ámbito médico. La bioética busca
abordar las cuestiones morales que surgen en la atención médica, la
investigación biomédica y las políticas de salud.
La bioética se ocupa de una amplia gama de temas, como el consentimiento
informado, el inicio y fin de la vida, los dilemas éticos en la investigación con
seres humanos, la justicia en el acceso a la atención médica, la equidad en la
distribución de recursos de salud, la ingeniería genética, la manipulación de
embriones y la eutanasia, entre otros.
Esta perspectiva ética busca analizar los valores, principios y normas que guían
la toma de decisiones en el campo de la medicina y la salud. Se basa en el
respeto a la autonomía de los pacientes, la beneficencia (hacer el bien), la no
maleficencia (evitar el daño) y la justicia.
La ética bioética también considera el impacto de las decisiones y acciones en
la sociedad en su conjunto, y busca promover el bienestar y la equidad en la
atención médica. Además, se preocupa por la protección de los derechos de los
pacientes, la confidencialidad de la información médica y el respeto a la
diversidad cultural y las creencias religiosas.
En resumen, la ética bioética se enfoca en los problemas éticos relacionados
con la medicina y la salud, y busca analizar los valores y principios que guían la
toma de decisiones en estos campos. Se preocupa por la autonomía de los
pacientes, la beneficencia, la no maleficencia y la justicia, y aborda una amplia
gama de temas relacionados con la atención médica y la investigación
biomédica.

TEORÍAS ÉTICAS

¿Realmente todos somos iguales?
Tópicas y reflexiones.



Instrucciones.

ACTIVIDAD 3.4

Busca y escribe una situación en la
que se dificulte optar por los tipos
de éticas descritos en los temas del
4 al 7. Usa cien palabras para cada
una.

ACTIVIDAD 3.5
Busca y escribe una situación en la
que se dificulte optar por los tipos
de éticas descritos en los temas del
8 al 11, Usa cien palabras para cada
una.

ACTIVIDAD 3.6
Describe de manera puntual las 9
teorías éticas desarrolladas en este
apartado. Hazlo en una tabla y si
quieres la puedes enriquecer con
imágenes o íconos que den sentido a
las descripciones.

APARTADO 3 ACTIVIDADES 36

Actividades propuestas para reforzamiento de lo aprendido.

TEORÍAS ÉTICAS



12. Ética empresarial o
ética laboral.

APARTADO 3, TEMA 12 37

La ética empresarial, también conocida como ética laboral o ética de los negocios, es una
rama de la ética que se ocupa de los principios morales y los valores que deben guiar las
acciones y decisiones en el ámbito empresarial. Se centra en la conducta ética de las
empresas y de quienes trabajan en ellas, y aborda cuestiones relacionadas con la
responsabilidad social, la transparencia, la justicia y el respeto por los derechos humanos.
La ética empresarial busca promover prácticas empresariales éticas y responsables. Esto
incluye el trato justo a los empleados, la no discriminación, la seguridad laboral, la protección
del medio ambiente, el cumplimiento de las leyes y regulaciones, y la honestidad en las
transacciones comerciales.
Además, la ética empresarial también se preocupa por el impacto social de las empresas en la
comunidad y en la sociedad en general. Esto implica considerar el bienestar de los
consumidores, la responsabilidad frente a los accionistas, la contribución a la sociedad a
través de programas de responsabilidad social corporativa y el respeto por las culturas y
valores locales en las operaciones internacionales.
La ética empresarial también se relaciona con la integridad y la ética personal de los
individuos dentro de la organización. Promueve la honestidad, la confianza, el respeto mutuo
y la equidad en las relaciones laborales.
Sin embargo, la ética empresarial enfrenta desafíos, como los conflictos entre los objetivos
económicos y los principios éticos, las presiones para maximizar las ganancias a expensas de
consideraciones éticas y la falta de una regulación y cumplimiento adecuados en algunos
sectores.
En resumen, la ética empresarial o ética laboral se preocupa por los principios morales y los
valores en el ámbito empresarial. Busca promover prácticas empresariales éticas y
responsables, incluyendo el trato justo a los empleados, la responsabilidad social y el
cumplimiento de las leyes. La ética empresarial aborda tanto las acciones y decisiones de las
empresas como la ética personal de los individuos involucrados en ellas.

TEORÍAS ÉTICAS

¿Se puede estar enamorado de más de una persona al
mismo tiempo?

Tópicas y reflexiones.



13. Ética animal o 
ética ambiental.

APARTADO 3, TEMA 13 38

La ética animal y la ética ambiental son dos enfoques éticos que se ocupan de la
relación entre los seres humanos, los animales y el medio ambiente natural.
La ética animal se preocupa por el trato ético hacia los animales y busca promover el
respeto y la consideración de sus intereses. Cuestiona la explotación y el sufrimiento
innecesario de los animales en diferentes contextos, como la industria alimentaria, la
experimentación científica y el entretenimiento. La ética animal aboga por la protección
de los derechos de los animales y sostiene que los animales merecen ser tratados con
consideración y respeto debido a su capacidad de sufrimiento y a su valor intrínseco.
Por otro lado, la ética ambiental se centra en la relación entre los seres humanos y el
medio ambiente natural. Busca promover una actitud de cuidado y responsabilidad
hacia el entorno natural, reconociendo el valor inherente de la naturaleza y la
interdependencia de los ecosistemas. La ética ambiental considera la importancia de
conservar la biodiversidad, proteger los recursos naturales y reducir el impacto humano
en el medio ambiente.
Ambas éticas están interconectadas, ya que el bienestar de los animales depende en
gran medida del estado y la salud del medio ambiente en el que viven. Además, la
explotación y el daño al medio ambiente también afectan a los animales de diferentes
maneras.
Estos enfoques éticos plantean cuestionamientos sobre nuestras prácticas y decisiones
diarias, así como también desafían los sistemas y estructuras que perpetúan la
explotación animal y el deterioro del medio ambiente. Buscan promover cambios
individuales y colectivos hacia una mayor consideración ética hacia los animales y el
medio ambiente, fomentando una relación más armoniosa y sostenible con el mundo
natural.
En resumen, la ética animal se preocupa por el trato ético hacia los animales, mientras
que la ética ambiental se enfoca en la relación entre los seres humanos y el medio
ambiente natural. Ambas éticas buscan promover el respeto, la consideración y la
responsabilidad hacia los animales y el medio ambiente, fomentando una mayor
armonía y sostenibilidad en nuestras interacciones con ellos.

TEORÍAS ÉTICAS

¿El amor se encuentra o hay que buscarlo?
Tópicas y reflexiones.



14. Ética estética o 
ética del arte.

APARTADO 3, TEMA 14 39

La ética estética, también conocida como ética del arte, es una rama de
la ética que se centra en los juicios y valores éticos relacionados con la
producción, apreciación y consumo del arte. Se ocupa de las preguntas
éticas que surgen en el ámbito de la creatividad artística, la
interpretación y la experiencia estética.
La ética estética considera la responsabilidad del artista en su proceso
creativo y la influencia ética de su obra. Examina cuestiones como la
autenticidad, la originalidad, la sinceridad y la intención del artista, y
cómo estas pueden afectar la recepción ética del arte. También
considera el impacto moral de las representaciones artísticas,
especialmente en relación con temas sensibles como la violencia, la
discriminación o la explotación.
Además, la ética estética se preocupa por el papel y la responsabilidad
del público y los críticos de arte en la apreciación y evaluación de las
obras. Se cuestiona cómo se deben interpretar y juzgar las obras de arte
desde una perspectiva ética, teniendo en cuenta factores como la
representación justa de la realidad, la promoción de valores humanos
positivos y el respeto por la diversidad cultural.
La ética estética también aborda la comercialización del arte y las
implicaciones éticas de la industria artística, como la explotación de los
artistas, la autenticidad de las obras y la apropiación cultural.
En resumen, la ética estética se ocupa de los juicios y valores éticos en
relación con el arte. Examina la responsabilidad del artista en su
proceso creativo, el impacto ético de las obras de arte y la evaluación
ética de las mismas. También considera la responsabilidad del público
y los críticos de arte en la apreciación y evaluación ética de las obras. La
ética estética plantea cuestiones sobre la autenticidad, la
representación, la diversidad cultural y la comercialización del arte.

TEORÍAS ÉTICAS

Michael Pacher - San Agustín y el Diablo - 1471-75

¿Cuál es el secreto para ser feliz?
Tópicas y reflexiones.



15. Ética política o 
ética del poder.

APARTADO 3, TEMA 15 40

La ética política, también conocida como ética del poder, es un campo de estudio
que se enfoca en la moralidad y los principios éticos en el ámbito de la política y el
ejercicio del poder. Examina las obligaciones y responsabilidades de los líderes
políticos, así como los valores y normas éticas que deben guiar su actuación.
La ética política se preocupa por el bienestar de la sociedad en su conjunto y
busca promover la justicia, la igualdad, la libertad y el bien común. Se ocupa de
cuestiones éticas relacionadas con el acceso al poder, el ejercicio del poder, la
toma de decisiones políticas y la rendición de cuentas.
En la ética política se discuten conceptos como la integridad, la transparencia, la
responsabilidad y la participación ciudadana. Se considera la importancia de la
honestidad en la comunicación política, el respeto por los derechos humanos y la
protección de los intereses de los grupos vulnerables.
La ética política también reflexiona sobre el uso y abuso del poder, así como sobre
las consecuencias éticas de las políticas y acciones gubernamentales. Se preocupa
por la distribución justa de los recursos, la protección del medio ambiente y el
fomento de la paz y la cooperación internacional.
Además, la ética política plantea interrogantes sobre la relación entre la moralidad
y la política, y si es posible conciliar los principios éticos con las exigencias
pragmáticas de la política.
En resumen, la ética política se ocupa de los principios éticos y los valores morales
en el ámbito de la política y el ejercicio del poder. Busca promover el bienestar de
la sociedad, la justicia, la igualdad y el bien común. La ética política plantea
cuestiones sobre la integridad, la responsabilidad, la transparencia y la
participación ciudadana. También considera las consecuencias éticas de las
políticas y acciones gubernamentales, y se preocupa por la distribución justa de los
recursos y la protección de los derechos humanos.

TEORÍAS ÉTICAS

¿Puede haber bien sin mal?
Tópicas y reflexiones.



16. Ética de la
tecnología o ética
digital.

APARTADO 3, TEMA 16 41

La ética de la tecnología, también conocida como ética digital, es un campo de estudio
que se ocupa de los aspectos éticos relacionados con el desarrollo, uso y consecuencias
de la tecnología en la sociedad. Examina los valores, principios y normas éticas que
deben guiar el diseño, implementación y uso de la tecnología, así como los dilemas
éticos que surgen en este contexto.
La ética de la tecnología aborda una amplia gama de temas, como la privacidad y la
seguridad de los datos, la inteligencia artificial, la robótica, la biotecnología, la realidad
virtual, la manipulación de la información y el impacto social de la tecnología. Se
preocupa por el impacto que la tecnología tiene en los individuos, las comunidades y el
medio ambiente.
Entre los principios éticos clave en la ética de la tecnología se encuentran la
transparencia, la responsabilidad, la equidad, la privacidad, la justicia, la autonomía y el
respeto por la dignidad humana. También se plantean cuestiones sobre la distribución
justa de los beneficios y riesgos tecnológicos, la ética del consentimiento informado y el
desarrollo de tecnología inclusiva y accesible para todos.
La ética de la tecnología busca promover el desarrollo y uso responsable de la
tecnología, así como anticipar y abordar los posibles impactos negativos. Fomenta la
reflexión crítica, el diálogo ético y la colaboración entre diferentes actores, incluyendo
desarrolladores, empresas, legisladores, investigadores y usuarios de la tecnología.
En resumen, la ética de la tecnología se preocupa por los aspectos éticos relacionados
con el desarrollo, uso y consecuencias de la tecnología en la sociedad. Busca guiar el
diseño y uso responsable de la tecnología, considerando principios como la
transparencia, la responsabilidad, la privacidad y la justicia. La ética de la tecnología
promueve la reflexión crítica y el diálogo ético para abordar los dilemas éticos y
fomentar un desarrollo tecnológico que beneficie a la sociedad de manera ética y
sostenible.

TEORÍAS ÉTICAS

¿Existe la libertad con reglas?
Tópicas y reflexiones.



17. Ética en la religión.

APARTADO 3, TEMA 17 42

La ética en la religión se refiere a los principios y valores morales que se derivan de
las creencias y enseñanzas religiosas. Diferentes religiones tienen sistemas éticos y
morales que guían la conducta de sus seguidores y les proporcionan un marco
moral para tomar decisiones y actuar en sus vidas diarias.
La ética religiosa a menudo se basa en escrituras sagradas, tradiciones y enseñanzas
transmitidas por líderes religiosos. Estos textos y enseñanzas ofrecen directrices
morales sobre cómo vivir una vida justa, virtuosa y en armonía con los principios
religiosos. Los seguidores de una religión pueden basar su ética en mandamientos,
preceptos, ejemplos de figuras religiosas o en la búsqueda de la voluntad divina.
Las éticas religiosas a menudo incluyen principios fundamentales como la justicia,
el amor, la compasión, la humildad y la integridad. También pueden abordar
cuestiones específicas, como el cuidado de los necesitados, la responsabilidad hacia
el medio ambiente, el respeto por la vida, la honestidad y la fidelidad en las
relaciones.
La ética religiosa puede proporcionar una guía moral y una motivación para vivir de
acuerdo con los principios religiosos. Sin embargo, también se enfrenta a desafíos y
preguntas éticas, como la interpretación de las escrituras, el conflicto entre
principios morales y las cambiantes circunstancias sociales y culturales.
Es importante destacar que la ética religiosa no es exclusiva de las personas
religiosas. Los principios éticos y morales que se derivan de la religión pueden influir
en la sociedad en general y en la formación de normas éticas más amplias.
En resumen, la ética en la religión se basa en principios y valores morales derivados
de las creencias y enseñanzas religiosas. Proporciona una guía moral para los
seguidores de una religión y se centra en principios como la justicia, el amor y la
compasión. Sin embargo, también enfrenta desafíos éticos y se ve influenciada por
cambios sociales y culturales.

TEORÍAS ÉTICAS

¿Existe el libre albedrío?
Tópicas y reflexiones.



18. Ética en la
investigación científica.

APARTADO 3, TEMA 18 43

La ética en la investigación científica se refiere a los principios y normas éticas que
rigen la conducta de los investigadores en el proceso de llevar a cabo estudios
científicos. Se centra en asegurar la integridad, la responsabilidad y el respeto hacia
los participantes humanos y animales, así como hacia el conocimiento generado a
través de la investigación.
La ética en la investigación científica implica el cumplimiento de estándares éticos en
todas las etapas del proceso investigativo, desde la formulación de la pregunta de
investigación hasta la publicación y difusión de los resultados. Esto incluye la
obtención de un consentimiento informado y voluntario de los participantes, el
respeto a su dignidad y derechos, la confidencialidad de los datos personales y la
protección de su bienestar y seguridad.
Además, la ética en la investigación científica exige la honestidad y la transparencia
en la recopilación, análisis e interpretación de los datos. Los investigadores deben
evitar la manipulación de los resultados, el plagio y el fraude científico. También
deben respetar los derechos de autor y dar crédito a las fuentes de información
utilizadas.
La ética en la investigación científica también se preocupa por el uso responsable de
los recursos, incluyendo el manejo ético de los animales de laboratorio, la
consideración del impacto ambiental y el uso adecuado de los fondos públicos.
Las instituciones de investigación y las organizaciones científicas suelen contar con
comités de ética que evalúan y supervisan los proyectos de investigación para
garantizar que se cumplan los estándares éticos. Estos comités promueven el debate
y la reflexión ética en la comunidad científica.
En resumen, la ética en la investigación científica se enfoca en garantizar la
integridad, la responsabilidad y el respeto en el proceso de realizar estudios
científicos. Se preocupa por la protección de los participantes, la honestidad en la
generación y presentación de los resultados, el uso responsable de los recursos y la
promoción de estándares éticos en la comunidad científica.

TEORÍAS ÉTICAS

¿Mentir es necesario?
Tópicas y reflexiones.



19. Ética y derechos
Humanos.

APARTADO 3, TEMA 19 44

La relación entre ética y derechos humanos es estrecha, ya que la ética proporciona el
fundamento moral para la existencia y protección de los derechos humanos. La ética
se ocupa de los principios y valores morales que guían nuestras acciones y decisiones,
mientras que los derechos humanos son los derechos inherentes a todas las personas
por el simple hecho de ser humanas.
La ética establece los fundamentos morales sobre los cuales se basan los derechos
humanos. Reconoce la igualdad y dignidad de todas las personas y promueve el
respeto, la justicia y la no discriminación. La ética proporciona la base moral para
reconocer y proteger los derechos básicos, como el derecho a la vida, la libertad, la
igualdad, la integridad personal, la libertad de expresión y muchos otros.
Los derechos humanos, a su vez, sirven como un marco legal y normativo para
garantizar y proteger los valores éticos fundamentales en la sociedad. Estos derechos
son reconocidos a nivel internacional en documentos como la Declaración Universal
de Derechos Humanos y se reflejan en las constituciones y leyes nacionales.
La ética y los derechos humanos trabajan juntos para promover la justicia y el respeto
por los derechos de todas las personas. La ética nos insta a tratar a los demás con
dignidad y a actuar de manera ética en nuestras interacciones con los demás. Los
derechos humanos nos proporcionan un marco legal para exigir y proteger nuestros
derechos, y también nos recuerdan nuestras responsabilidades hacia los demás.
En resumen, la ética y los derechos humanos están intrínsecamente vinculados. La
ética proporciona el fundamento moral para reconocer y proteger los derechos
humanos, mientras que los derechos humanos establecen un marco legal y normativo
para garantizar y proteger los valores éticos fundamentales en la sociedad. Ambos
trabajan juntos para promover la justicia, la igualdad y el respeto por los derechos de
todas las personas.

TEORÍAS ÉTICAS

¿Existen los roles en la sociedad?
Tópicas y reflexiones.



Instrucciones.

ACTIVIDAD 3.7

Busca y escribe una situación en la
que se dificulte optar por los tipos
de éticas descritos en los temas del
12 al 15, Cien palabras para cada
tipo de ética.

ACTIVIDAD 3.8
Busca y escribe una situación en la
que se dificulte optar por los tipos
de éticas descritos en los temas del
15 al 19, Cien palabras para cada
tipo de ética.

ACTIVIDAD 3.9

Describe de manera puntual las 19
teorías éticas desarrolladas en esta
apartado. Hazlo en un mapa
conceptual. 

APARTADO 3 ACTIVIDADES 45

Actividades propuestas para reforzamiento de lo aprendido.

TEORÍAS ÉTICAS



Practicum y Proyecto Formativo: Guí a curricular del profesor 2012, Ética y Valores

I y II,       Educación Media, Primero de Bachillerato, Bachillerato Anáhuac.

Programa de estudios de la Subsecretaría de Educación Media Superior de la

Dirección General del Bachillerato de Secretaría de Educación, Ética I.

Programa de estudios de la Subsecretaría de Educación Media Superior de la

Dirección General del Bachillerato de Secretaría de Educación, Ética II.

MacIntyre, Alasdair (2006). Historia de la ética. ISBN 978-84-493-1930-3.

Aristóteles (1993). Ética a Nicómaco. [siglo V a. C.]. Universitat de València. ISBN

9788437014029.

Kant, Immanuel, 1724-1804, Fundamentación de la metafísica de las costumbres /

M. Kant; [traducción del alemán por Manuel García Morente], Madrid, Espasa-

Calpe, 1980. En formato HTML, Biblioteca Ceervantes.

Mill, John Stuart (18 de agosto de 2017). El Utilitarismo. CreateSpace Independent

Publishing Platform. ISBN 978-1-9746-6258-6.

Maliandi, Ricardo (2004). Ética: conceptos y problemas.

Christopher W. Gowans (ed.): Moral Dilemmas. Nueva York, Oxford: Oxford

University Press, 1987; ISBN 0195042719.

INTRODUCCION A LA ETICA, Autor: Raúl Gutiérrez Sáenz, Editorial: Esfinge, ISBN:

9789707821491

https://dle.rae.es/

REFERENCIAS 85

REFERENCIAS

https://es.wikipedia.org/wiki/Alasdair_MacIntyre
https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/978-84-493-1930-3
http://books.google.es/books?id=tnlkdBe7KUoC
https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/9788437014029
https://es.wikipedia.org/wiki/Ricardo_Maliandi
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/0195042719
https://www.gandhi.com.mx/catalogsearch/result/?q=Ra%C3%BAl+Guti%C3%A9rrez+S%C3%A1enz
https://www.gandhi.com.mx/catalogsearch/result/?q=Esfinge

